
Генетическая эпистемология Жана Пиаже   
в контексте антропологических исследований 241

МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ  
О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 

 
 
 
 
 
 
 

Д.Г. ШКАЕВ,  
научн. сотр. Института научной информации  

по общественным наукам РАН 

ГЕНЕТИЧЕСКАЯ ЭПИСТЕМОЛОГИЯ ЖАНА ПИАЖЕ 
В КОНТЕКСТЕ АНТРОПОЛОГИЧЕСКИХ  
ИССЛЕДОВАНИЙ: ДОВОДЫ ПРОТИВ  

ПЕДАГОГИЧЕСКОЙ СИСТЕМЫ 
 
Один из пионеров информатизации учебного процесса и 

создатель языка LOGO Сеймур Пейперт в своей монографии 
«Mindstorms. Children, Computers and Powerful Ideas»

1
 выступает 

сторонником генетической концепции Жана Пиаже, утверждая 
среди прочего, что овладение определенной совокупностью зна-
ний у обучаемого ребенка происходит посредством конструирова-
ния собственного альтернативного базиса в искомой области. Эта 
своеобразная альтернативная реальность предстает в качестве 
стартовой площадки для ярких замыслов (powerful ideas) интел-
лекта. Пейперт предлагает проводить обучение традиционному 
научному знанию, позволяя обучаемому конструировать собст-
венные реальности, надлежащим образом помогающие общему 
процессу. Сеймур Пейперт также ссылается на принцип Пойа в 
связи с необходимостью увязывать понятый материал и еще толь-
ко понимаемый. 

Наличие в сознании обучаемого множества сконструирован-
ных альтернативных реальностей позволяет ему постичь сущность 
                                                 

1 Papert S. Mindstorms. Children, computers and powerful ideas. – New York: 
Basic Books, 1980. – 244 p. 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 242

информации, обращаясь в процессе решения задач с ней к общему 
пониманию законов, а не к частным формулам, которые уже сами 
по себе становятся вышеупомянутыми яркими замыслами. 

Все дело в том, что «альтернативности» – это не только путь 
к благополучному разрешению множества структурных вопросов 
педагогики. «Альтернативность» – это также основополагающий 
аспект формулирования побочных теорий. Подобного рода по-
строения тренируют интеллект и служат средством его роста, сво-
его рода ступенями ракетоносителя. В определенном смысле все 
это напоминает знаменитый гегелевский принцип восходящей 
спирали, полагающей в каждой своей точке источником развития 
борьбу противоположных начал, перетекающую в скачкообразную 
количественно-качественную лавину новых форм, произрастаю-
щих из всего лучшего, что может дать «отброшенная ступень». 
Однако дети не продвигаются в своем познании путем совершен-
ствования формулируемых постулатов. Для ребенка свойственно 
конструирование множества несоответствующих истине «альтер-
нативностей», благодаря которым он оказывается в состоянии оп-
ределять, что в его теории верно, а что – нет. 

Главная проблема заключается в том, что современная педаго-
гика исключает из рациона интеллекта поток «альтернативностей», 
предлагая обучаемому ребенку набор жестких формулировок. Жан 
Пиаже весьма убедительно говорил о насущной необходимости 
ложных теорий в индивидуальном мыслительном развитии ребенка. 
Необычность его умопостроений не суть недостаток, оплошность 
или интеллектуальное увечье. Напротив, это существенный базис, 
подготавливающий сознание к восприятию нормированных посту-
латов, постепенно, шаг за шагом формируя необходимые для этого 
навыки. 

Однако школьная система ломает естественный ритм интел-
лектуального роста индивида, внушая последнему единственную 
соотвествующую истине теорию в обход длительного «выхода на 
орбиту». Ребенка выбрасывают в открытый космос информации, 
деформируя естественный ход пси-развития. 

С. Пейперт приводит потрясающий пример из практики Пиаже. 
Речь идет о ложной теории детей дошкольного возраста, считавших 
причиной возникновения ветра качающиеся ветви деревьев. Невзи-
рая на ошибочность данного умопостроения, мы можем назвать 



Генетическая эпистемология Жана Пиаже   
в контексте антропологических исследований 243

его великолепным, ибо дети проявляют высокую степень умения 
строить теории, подтверждая вышеописанную опытным путем: 
они размахивают руками, создавая движение воздуха. Деревья же, 
по их мнению, способны к много большим успехам на данном по-
прище ввиду размера ветвей. 

Получается, что лишь опыт поколений, аккумулированный 
педагогикой в просветительской деятельности, размещает крите-
рии истинности и ложности так, как это следует делать по мнению 
прогрессивного большинства. Резонно предположить, что не будь 
образовательной системы в современном понимании, социум пре-
бывал бы в состоянии саморазвивающегося мышления со всей со-
вокупностью ложных альтернативностей. Иными словами, создает-
ся впечатление, что все дело в опыте, не накапливаемом индивидом 
свободно в среде мягкого регулирования, а навязываемом извне же-
сткой системой «правильных» градаций бинома ложь – истина. 

Наши рассуждения уводят нас в малоизученную область, 
предлагая весьма легкий и в то же время очень спорный способ 
разрешения проблематики мифотолкования. Как известно, мифо-
логическое сознание – это форма мышления, не лучше и не хуже 
привычной нам рефлексии. Для него характерны иные принципы и 
законы. С позволения сказать, миф суть синтетическое основание 
для надприродной сущности человека. Он эмоционален, синкрети-
чен, а главное, – «недецентрирован», по выражению все того же 
Пиаже. Однако прежде чем обратиться к швейцарскому психологу, 
отметим еще некоторые особенности мифа. Во-первых, он и реф-
лексия – это, в сущности своей, две стороны одной медали. Они 
подобны фрейдовской паре Оно – Я. Фактор Super Ego в данном 
случае заставляет нас сосредоточиваться не на пресловутой суб-
лимации, а возвращает нас к вопросам внушаемого опыта… Итак, 
миф исподволь живет в нас, в какой-то мере обращаясь юнговскими 
полулегальными архетипическими конструкциями, в какой-то – 
толкиновской фантазией1. И потому истоки мифа следует искать в 
бессознательном, или, точнее, – эволюции сознания. 

То, что мы увязываем миф с сознанием ребенка, напоминает 
отражение тайлоровской концепции. Выдающийся этнограф в 

                                                 
1 Имеются в виду литературоведческие работы «On Fairy Stories» и «Beo-

wulf: The monsters and the critics». 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 244

книге «Первобытная культура» удивительно тонко подмечает фак-
тор аристотелевского «удивления» в трансформирующемся мифо-
логическом сознании, однако полагая его оболочкой «детских» 
знаний дикаря. «Происхождение и первоначальное развитие мифа 
должны были быть продуктом человеческого ума в его раннем 
детском состоянии <…> …Мы сами во время нашего детства на-
ходились у порога царства мифа»

1
. Тайлор полагает первобытное 

общество детством человеческой цивилизации. Напомню, что 
Пиаже вкупе с Пейпертом склонны считать образовательный про-
дукт цивилизации препятствием на пути индвидуального мысли-
тельного развития, вероятно, свойственного каждому ребенку от 
зари homo sapiens. Однако Тайлор постоянно апеллирует к аними-
стической стороне мифа, что впоследствии вызвало недовольство 
Франкфортов

2
, выразившееся в их феноменально-диалогическом 

подходе. Дело также и в том, что для Тайлора миф – это своего 
рода инструмент работы с бытием, его трансфокатор; но не само 
бытие, не среда, в которой происходит становление личности. Не в 
мифе, а мифом оформляется тайлоровский «дикарь», пребывая в 
детском неведении. Для Тайлора миф как детство, как существо 
миросозерцания дикаря суть тот самый ошибающийся, увечный 
интеллект. И, судя по всему, этнограф не видит в конструировании 
ложных теорий не только необходимого оформления зачатков ис-
тинностного подхода к действительности, но и самодостаточности 
мифа как формы мышления. 

Именно поэтому, видя в ложной альтернативности источник 
мифа, мы не предполагаем ее отсеивания за недостаточностью или 
оплошностью. Напротив, мы полагаем подобное необходимым 
элементом становящегося сознания. И ложность мифа – это лож-
ность лишь для нашего, но не мифологического мышления. Аль-
тернативность, выстраиваемая сознанием первобытного ребенка, 
возможно, и не слишком отличается от аналогии в сознании со-
временных детей; но функционирующие среды эпох по-разному 
оформляют дальнейшее конструирование теорий и их «выход на 
                                                 

1 Тайлор Э.Б. Миф и обряд в первобытной культуре. – Смоленск: Русич, 
2000. – С. 54. 

2 См.: В преддверии философии. Духовные искания древнего человека / 
Франкфорт Г., Франкфорт Г.А., Уилсон Дж., Якобсен Т. – СПб.: Амфора, 2001. – 
314 с. 



Генетическая эпистемология Жана Пиаже   
в контексте антропологических исследований 245

орбиту». Безумно сложное переплетение вариаций выливается в 
конечном итоге в то, что мифологический социум порождает реф-
лексию. Но даже Карл Ясперс, выдвинувший понятие Осевого 
времени, не в состоянии прокомментировать это явление, называя 
его не иначе как «тайной». 

И дело даже не в том, что с ростом критической массы ин-
дивидуального в коллективном рушится космология мифа, а в том, 
что одна форма пролонгации конструирования альтернативностей 
замещается другой. Это происходит далеко не сразу. Возможно, 
совершенно закономерно, а возможно, искусственным путем… 
Дело в массе накопленного индивидуального и коллективного 
опыта. Дело в генезисе интеллекта. 

Жан Пиаже в своей «Психологии интеллекта» утверждает, 
что «…физическая среда не внедряется в эволюционирующий ин-
теллект сразу и вся целиком, а постепенно в соответствии с опы-
том появляются отдельные приобретения… <…> …точно так же и 
социальная среда дает место для взаимодействий между разви-
вающихся и вместе с тем сохраняющих закономерную преемст-
венную связь друг с другом»

1
. На сторонний взгляд, грудной младе-

нец находится в эпицентре отношений, пророчащих его будущую 
социализацию. Однако «с точки зрения самого субъекта социаль-
ная среда по существу еще не отделяется от среды физической 
<…> Только на базе овладения языком, т.е. с наступлением сим-
волического и интуитивного периодов, появляются новые соци-
альные отношения, которые обогащают и трансформируют мыш-
ление индивида»

2
. 

Ж. Пиаже немедленно предостерегает читателя от неверных 
умозаключений, замечая, что сама по себе система коллективных 
знаков не служит источником символической функции, лишь раз-
виваяя ее в превосходном объеме. То, что ребенок заимствует из 
языка, ассимилируется им к своей интеллектуальной структуре. 
Общее понятие вызывает в его сознании индивидуальное пред-
ставление. 

«Интуитивное отношение, – считает Пиаже, – …всегда про-
истекает из “центрации” мысли в зависимости от собственной дея-

                                                 
1 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – СПб.: Питер, 2003. – С. 172. 
2 Там же. – С. 173. 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 246

тельности…»
1
 Интуитивное мышление выступает свидетелем де-

формирующего эгоцентризма, поскольку «отношение, принимаемое 
субъектом, всецело связывается с его действием и не децентрирует-
ся в объективной системе»

2
. Вольно или невольно, Пиаже прибли-

жается к подтверждению вышеупомянутой франкфортовской гипо-
тезы, называя центрирующуюся интуитивную мысль «элементом 
мира феноменов». Франкфорты полагали, что коль скоро древний 
человек ведет с окружающим миром диалог и каждый миг своего 
существования сталкивается с его феноменальными проявлениями, 
то и отношение к ним в сознании древнего человека детерминиро-
вано этой феноменальностью. К каждой особенности он относится 
по-особенному. «Первобытный человек спрашивает: “Почему этот 
человек умер таким образом в этот момент?»

3
 Очевидно, что 

древние, объясняя явление, подыскивают ему объяснение столь же 
индивидуальное и специфическое. И коль скоро древний человек 
общается с миром «на равных», коль скоро человеческая жизнь и 
жизнь социума сливаются с природой, мифологическое сознание 
отражает этот диалог и это слияние «в форме интуитивной образно-
сти»

4
. 
С точки зрения Пиаже, интуитивная мысль пребываяет в 

оковах непосредственного опыта, имитируемого и копируемого, 
но не корректируемого ею. «Реакция интеллекта этого уровня на 
социальную среду абсолютно параллельна реакции на физиче-
скую»

5
. 
У Франкфортов мы обнаруживаем сходную мысль: «Для 

мифопоэтической мысли человеческая жизнь и функция государ-
ства включены в природу, и явления природы зависят от человече-
ских поступков в не меньшей мере, чем человеческая жизнь зави-
сит от гармонического слияния человека с природой»

6
. Более того, 

древний человек не видит в окружающей реальности отличия от 

                                                 
1 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – СПб.: Питер, 2003. – С. 175. 
2 Там же. 
3 В преддверии философии. Духовные искания древнего человека / Франк-

форт Г., Франкфорт Г.А., Уилсон Дж., Якобсен Т. – СПб.: Амфора, 2001. – С. 25. 
4 Там же. – С. 40. 
5 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – СПб.: Питер, 2003. – С. 175. 
6 В преддверии философии. Духовные искания древнего человека / Франк-

форт Г., Франкфорт Г.А., Уилсон Дж., Якобсен Т. – СПб.: Амфора, 2001. – С. 40. 



Генетическая эпистемология Жана Пиаже   
в контексте антропологических исследований 247

собственного внутреннего мира. Полный жизни, он равным обра-
зом признает за Внешним те же черты, что видит в себе. Но не по-
тому, что приписывает природе антропоморфные характеристики. 
Ему попросту не нужно ничего приписывать: для него все и так 
совершенно очевидно. Древний человек не противостоит миру как 
чему-то чуждому. Он – его часть. И древние не искали путей ис-
следования мира. Они вели с ним диалог. Франкфорты не раз де-
лали акцент на феноменальности проявлений внешнего мира для 
древнего человека. Внешнее уникально и непредсказуемо. Еще не 
достигнув рефлексивного научного миросозерцания, древние уже 
оставили практику абсолютно эмоционального восприятия внеш-
него мира. И на незримом мосту между одним и другим возникает 
сильная в своей мифопоэтической потенции спекулятивная мысль, 
которая, стремясь подвести гипотетическую базу под накопленный 
опыт, понуждает мысли и чувства взаимодействовать в едином ритме 
сосуществования Внешнего и Внутреннего. А то, что ныне ограничи-
вает извечно присущую человеку спекуляцию – есть наука… 

Спекулятивная, суть умозрительная, мысль древних вслед-
ствие всего вышесказанного как нельзя более напоминает конст-
руируемые альтернативности современных детей. Так следует ли 
искать истоки мифа в уже набивших оскомину альтернативных 
реальностях? 

Ответить на этот вопрос нам помогает монография Пиаже, 
утверждающего, что ребенок эгоцентричен в социальном и физи-
ческом плане ввиду отсутствия сознания своей субъективности, 
неумения стать на другую точку зрения. Он, сам того не замечая, 
деформирует интеллектуальные влияния, сводя их к своей неотде-
лившейся от других точке зрения. И вновь Пиаже напоминает Г. и 
Г.А. Франкфортов, заявляя, что «маленькие дети часто не осозна-
ют, что они подражают, считая, что инициатива в создании образа 
принадлежит им, и, наоборот, нередко они приписывают другим 
свойственные им мысли»

1
. Апогей недецентрированности совпа-

дает с апогеем внешнего влияния. Вот где кроется разгадка инди-
видуальности в коллективном сознании человека эпохи мифа. 

Недецентрированность разрушает лишь координация точек 
зрения, ибо «постоянный обмен мыслями с другими людьми по-

                                                 
1 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – СПб.: Питер, 2003. – С. 177. 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 248

зволяет нам децентрировать себя и обеспечивает возможность 
внутренне координировать отношения, вытекающие из разных то-
чек зрения»

1
. Социальная мысль – логически правильная. Согласно 

Пиаже, вне коллектива индивидуальная мысль обладает значи-
тельно меньшей мобильностью. Внутренняя операциональная дея-
тельность и внешняя кооперация личности дополняют друг друга, 
а их идеальное равновесие описывает логика. К построению по-
следней могут привести лишь социальные отношения кооперации. 
Группировка, по Пиаже, представляет собой координацию точек 
зрения, суть – координацию индивидов. Группировка – это форма 
равновесия индивидуальных и межиндивидуальных действий, яв-
ляющаяся при этом «автономным фактором, коренящимся в не-
драх социальной жизни». Таким образом, операционально-
кооперационный бином уравновешивается группировкой, возни-
кающей в процессе эволюции социума. А это уже вопрос в боль-
шей степени социологический, нежели философский. Поэтому 
разгадка «тайны» Осевого времени вновь повисает в воздухе… 

Обидно другое – то, что Жан Пиаже завершает свой труд 
фразой: «…Мы можем все конкретнее и точнее рассматривать 
операциональные группировки интеллекта как “форму” конечного 
равновесия…», словно бы подводя итог и психической эволюции. 
Однако стоит ли расценивать нашу рефлексивную форму мышле-
ния как окончательную? Не может ли быть так, что вслед за ней 
последует еще один Осевой взрыв?.. 

Как бы то ни было, завершая данную статью, наконец, отве-
тим на главный ее вопрос. Вероятно, было бы неверным полагать 
мифопоэтическое сознание равным детскому интеллекту. Дело 
здесь совершенно в ином, а именно: пускай миф и формируется на 
конструируемом уровне «альтернативностей», важен уровень со-
циального развития общества, ибо лишь он направляет сознание 
по пути, адекватному мифу либо рефлексии. Фактор альтернатив-
ных реальностей оказывает подавляющее воздействие лишь в пер-
вом случае… Факторы же образовательного и пр. характера несут 
на себе отпечаток социума и эпохи, естественным путем сообразуясь 
с ними. 

 

                                                 
1 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – СПб.: Питер, 2003.  – С. 180. 


